


Lumière sur l’hindouisme

KIREET JOSHI



Discovery Publisher

Landmarks of Hinduism
2002, ©The Mother Institute of Research

All rights reserved.

Pour l’édition française :
2021, ©Discovery Publisher

Tous droits réservés.

Aucune partie de ce livre ne peut être reproduite ou utilisée sous 
aucune forme ou par quelque procédé que ce soit, électronique 
ou mécanique, y compris des photocopies et des rapports ou 
par aucun moyen de mise en mémoire d’information et de 
système de récupération sans la permission écrite de l’éditeur.

Auteur : Kireet Joshi
Préface : Christine Devin

Traduction : Pauline Arassus
Relecture : Christine Devin

.

616 Corporate Way
Valley Cottage, New York

www.discoverypublisher.com
editors@discoverypublisher.com

Fièrement pas sur Facebook ou Twitter

New York • Paris • Dublin • Tokyo • Hong Kong



IV • Lumière sur l’hindouisme� Kireet Joshi

Table des matières

Préface� 3

Repères dans l’hindouisme� 13
I. L’âge védique� 13

II. Signification profonde des Védas� 14

III. L’âge védique et les Upanishads : la formation de l’âme 
      spirituelle de l’Inde� 18

IV. L’âge postvédique : intellectualité et vitalité solides� 21

V. La période purano-tantrique : deuxième phase de l’hindouisme� 25

VI. Troisième phase de l’hindouisme� 28

VII. La renaissance� 29

VIII. L’esprit de synthèse� 30

Les caractéristiques notables de l’hindouisme� 35

Les Védas à la lumière de Sri Aurobindo� 45

Les éléments poétiques des Védas� 61

Les divinités dans les Védas et les Puranas� 69

Les Védas, les Puranas et au-delà� 75

Tradition védique et crise contemporaine� 86

Sagesse antique de l’Inde et défis contemporains� 95

La science du yoga et le yoga védique� 105

Les idéaux éducatifs védiques et leur pertinence actuelle� 113
I. Notre quête contemporaine� 113

II. Le savoir védique� 113



Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • V

III. Le système éducatif védique� 117

IV. L’utilité du système d’éducation védique de nos jours� 121

La Bhagavad-Gîtâ et la crise contemporaine� 127

La philosophie védique du dharma� 140

Le concept du dharma : réflexions sur ses applications dans  
    le processus contemporain de reconstruction sociale� 153

Le message de la culture indienne� 165



Lumière sur l’hindouisme

KIREET JOSHI



Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 3

Préface

À l’heure où l’on parle souvent de l’hindouisme, et pas toujours 
de façon éclairée, et pas toujours pour les bonnes raisons, le 
lecteur français appréciera de trouver ici un livre qui lui en 

donne une vue, à 360 degrés pourrait-on dire. Le cercle part des Vé-
das, dont la date se perd dans la nuit des temps, de leurs découvertes 
et de leurs grands poètes visionnaires appelés Rishis, pour aboutir au 
XXe siècle avec Sri Aurobindo, lui aussi poète visionnaire, lui aussi 
Rishi, et lui aussi découvreur et explorateur de nouveaux continents, 
ces mêmes continents que les sages védiques n’avaient sans doute fait 
que toucher.
Nul n’était plus qualifié que Kireet Joshi pour nous faire faire ce tour 

d’horizon magistral.
Non seulement il avait une profonde et large compréhension de la 

culture littéraire, philosophique, historique, religieuse de son pays, 
mais il avait une connaissance intime de la langue dans laquelle tous 
les textes anciens, fondements de la culture indienne, furent écrits 
(ou plutôt récités) : le sanskrit. Une langue qui est davantage qu’une 
langue, pourrait-on dire, car elle est elle-même connaissance sacrée, 
et voie d’accès royale pour pénétrer la vraie signification de concepts 
qui, autrement, peuvent rester mystérieux ou mal compris même 
pour le plus intelligent des intellectuels. Oui, une connaissance in-
time, car pour lui le sanskrit n’était pas langue morte, il le parlait, et 
on l’apercevait de temps en temps qui s’entretenait en sanskrit avec 
certains de ses amis.
Ensuite, Kireet Joshi était un professeur né. Il était dans sa nature 

de conter, d’expliquer, de répondre à toutes les questions, inlassa-
blement, d’éclairer, d’analyser, de synthétiser. On lui demandait des 
conseils ; il ne répondait pas en donnant un conseil ; il brossait une 
image de la situation, embrassant tous les points de vue, puis il mon-
trait les principes qui s’affrontaient là, ce qui était en jeu. C’était 
à l’interlocuteur de faire son choix. Tous ceux qui l’ont approché, 



4� Lumière sur l’hindouisme

4 • Lumière sur l’hindouisme� Kireet Joshi

enfants ou adultes, savent qu’il ne cessa jamais d’être un guide et un 
passeur de connaissances. Kireet Joshi occupa un poste important 
au ministère de l’Éducation à New Delhi pendant de nombreuses 
années ; il disait qu’il voulait faire quelque chose pour les enfants de 
l’Inde ; son cœur saignait pour ces élèves trop souvent massacrés par 
un système d’éducation abrutissant, basé sur le « tout par cœur », sur 
les examens, en toute méconnaissance des besoins de l’enfant.
Enfin et surtout, Kireet Joshi avait une connaissance phénoménale 

des œuvres et de la pensée de Sri Aurobindo. Il l’avait découvert très 
jeune, lisant trois fois de suite avec enthousiasme la Vie Divine, et 
puis on peut dire qu’il ne l’a plus jamais quitté, de même qu’il n’allait 
jamais nulle part sans serrer un de ses livres sous le bras. Plus tard, en 
1956 il entra à l’ashram de Sri Aurobindo et s’y occupa d’éducation, 
guidé à chaque pas et conseillé par la Mère.
Donc pour parler de la civilisation indienne, Kireet s’appuie sur les 

textes de Sri Aurobindo. En fait, il n’est pas une ligne, pas un para-
graphe de ce livre qui ne se réfère pas d’une manière ou d’une autre à 
un passage d’une de ses œuvres. D’ailleurs, il a toujours été de tradi-
tion en Inde que des savants, des intellectuels, des philosophes ou des 
religieux écrivent des « commentaires » sur des œuvres importantes 
pour les éclairer, les analyser, pour en expliquer ou en approfondir un 
extrait, ou pour en donner une interprétation basée sur leur propre 
connaissance et leurs propres expériences. Donc ce livre est une sorte 
de « masterclass » de Kireet Joshi sur les œuvres de Sri Aurobindo et 
particulièrement sur les cinq suivantes : Le Secret du Véda, Hymnes au 
Feu Mystique, Essai sur la Gita, les Upanishads, et les Fondements de la 
Culture indienne.
Pourquoi, me direz-vous, toujours parler de culture ou de civilisa-

tion indienne alors que ce livre est censé porter sur l’hindouisme, 
c’est-à-dire sur une religion ? Mais c’est que le mot même de « hin-
dou » au départ ne désigne pas du tout l’adepte d’une religion. Il dési-
gnait le peuple qui vivait sur les terres du fleuve Indus, un peuple qui 
avait une certaine façon de vivre, certaines coutumes, certaines pra-
tiques religieuses. Ce n’est que beaucoup plus tard que le mot servit 
à distinguer ce peuple avec sa culture, des Turcs ou des envahisseurs 
musulmans. Et c’est encore beaucoup plus tard qu’il prit un sens 
plus étroit se référant à une religion particulière. Mais l’hindouisme 
dans ce livre est synonyme de culture indienne, une culture qui em-



Préface� 5

Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 5

brasse d’innombrables formes religieuses, d’innombrables coutumes, 
d’innombrables croyances, d’innombrables systèmes de pensée et sys-
tèmes de sociétés.
Et là, il est vrai que sans la lumière de Sri Aurobindo, on a du mal 

à s’y reconnaître dans cet univers touffu à l’inimaginable complexité. 
Sans fil conducteur, à cette multitude de sectes religieuses, d’organisa-
tions sociales, de traditions empilées les unes sur les autres, on peine à 
trouver un sens, et le nombre même d’éléments à prendre en compte 
est si grand qu’on a tendance à se décourager. C’est comme lorsqu’on 
se trouve face à un gopuram, ces tours monumentales des temples du 
sud, où se superposent les différentes terres et les différents cieux de 
la cosmogonie hindoue. La profusion de figures, de décorations, de 
sculptures est telle, et elles sont si serrées les unes contre les autres, 
l’espace entre elles est si réduit, c’est un tel jaillissement de partout, 
qu’on ne sait plus où regarder, on ne comprend plus rien à cette dé-
bauche de richesses, on ne sait plus où est le dieu, où est le démon, 
pour tout saisir on aurait besoin de quatre visages avec quatre paires 
d’yeux, comme Brahma, le dieu créateur. L’esprit occidental aspire à 
un peu d’espace vide, quelque interstice au moins pour y poser le re-
gard tranquillement et éviter d’avoir le tournis ; transcription visuelle 
assez juste du monde de l’hindouisme.
Pour entrer dans ce monde, il nous faut une clef ; pour donner sens 

à ce labyrinthe, il nous faut le fil d’Ariane. Et ce n’est pas assez de 
remarquer que la mentalité indienne a tendance à toujours faire une 
synthèse, que la culture indienne est syncrétique par nature. Oui, 
sans aucun doute, et tout visiteur même occasionnel aime à observer 
qu’un marchand de Pondichéry par exemple, lors de sa prière mati-
nale dans son échoppe peut brûler de l’encens devant diverses images 
placées côte à côte : Venkateshwar (un aspect de Vishnou), la Mère, 
un gourou sikh, la Vierge Marie, un saint soufi, et même quelquefois 
un personnage prônant l’athéisme.
Synthèse, oui, mais encore ? En quoi consiste le génie de l’Inde ? 

Quelle force centrale a permis à cette culture de survivre pendant 
des milliers d’années, alors que toutes les autres civilisations antiques 
gisent aujourd’hui dans leur tombe ? Quelle est donc cette civilisation 
assez large pour contenir à la fois le dépouillement des stupas boudd-
histes et le foisonnement des temples du sud, le renoncement du 
moine errant et les étreintes voluptueuses de Khajuraho, l’œil mali-



6� Lumière sur l’hindouisme

6 • Lumière sur l’hindouisme� Kireet Joshi

cieux de l’apsara et le sourire extatique des bouddhas de pierre, l’idéal 
de l’ascétisme et l’idéal de l’opulence ? Quel est cet esprit, assez vaste 
pour produire en même temps sans déclencher de nuit de la St Bar-
thélémy ni de bûchers, des philosophies basées sur la seule existence 
du divin et des systèmes de pensée rigoureusement athées ?
Kireet Joshi nous le dit : tout part des Védas, c’est-à-dire finalement 

d’un ensemble d’expériences spirituelles extrêmement puissantes qui 
laisseront leur empreinte indélébile sur le peuple de l’Inde et sa men-
talité. Et bien que la spiritualité ne représente pas la totalité de l’esprit 
indien – et Sri Aurobindo insiste beaucoup sur ce point – bien que, 
pendant des milliers d’années, ce peuple ait fait preuve d’une vitalité 
et d’une créativité stupéfiante, bien qu’il ait témoigné d’une intellec-
tualité puissante et rigoureuse recherchant la vérité et la loi intérieure 
de chaque activité, voulant faire de toute la vie une science et un art, 
néanmoins si on ne comprend pas que « la spiritualité est la clef fonda-
mentale de l’esprit indien », alors il est difficile de saisir le génie indien.
En outre, entrer dans ces documents qu’on appelle les Védas n’est 

pas facile. Kireet Joshi l’expliquait dans une causerie donnée à Auro-
ville en 1999 :

« C’est là un domaine si complexe et enseveli sous une telle plé-
thore d’interprétations qu’il est extrêmement difficile d’y pénétrer. 
C’est comme une jungle. Même des personnes qui, comme moi, 
ont été élevées selon la véritable tradition indienne – chez moi le 
Véda était récité chaque jour, c’était un compagnon constant – eh 
bien, malgré ce genre d’éducation, c’est seulement lorsque je me 
suis approché de Sri Aurobindo que j’ai vu s’ouvrir les portes de 
la connaissance védique. Jusque-là, tout ce que je connaissais du 
Véda, des Upanishads, de la Gîta et des Puranas, était une forêt si 
dense, si touffue, qu’il était difficile d’y marcher ne serait-ce qu’un 
kilomètre. Nous récitions les mantras du Véda, les hymnes du Véda, 
mais nous ne comprenions pas grand-chose – quelquefois les mots 
n'étaient pas si difficiles et nous pouvions alors en comprendre un 
peu le sens, mais lorsque nous essayions de pénétrer dans ce que 
j’appellerais la Connaissance, c’était un échec constant.
« En fait, ceux d’entre nous qui avaient lu les interprétations des 

chercheurs occidentaux trouvaient dans ces interprétations l’écho 
de leur propre incompréhension. Les savants occidentaux, en effet, 
ont exploré cet immense fonds de connaissance au début du XIXe 



Préface� 7

Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 7

siècle... Il est sans doute bon de rappeler ici que le texte des Védas 
proprement dit est immense (et je ne parle pas des exégèses !). Ce 
qu’on appelle le Véda consiste en quatre livres : le premier est ap-
pelé Rig Véda, le deuxième Yajur Véda, le troisième Sama Véda, 
et le quatrième Atharva Véda. Ce sont quatre énormes volumes. 
Le Rig Véda est le plus important des quatre. Il a dix chapitres et, 
au total, dix mille vers – dix mille vers ! Dans une publication ré-
cente, le texte en sanskrit et la traduction anglaise faisaient douze 
volumes. Et cela pour le Rig Véda seulement !
« Généralement, le Rig Véda est considéré comme le Véda. Mais 

lorsque les érudits occidentaux l’ont étudié au XIXe siècle, ils ont 
conclu que tout cela semblait n’être qu’une œuvre composée par 
des sauvages à l’imagination naïve, superstitieux et matérialistes, 
ne recherchant que la richesse et une descendance, des vaches et 
des chevaux. Ne saisissant pas la profondeur réelle, ne comprenant 
pas les connexions des idées entre elles, ils étaient persuadés que 
le Véda était tout simplement un ensemble de matériaux inutiles, 
n’ayant d’intérêt que du point de vue historique – pour montrer 
aux gens ce que les barbares des temps anciens pensaient, conce-
vaient et imaginaient –, mais rien d’autre. Et de nombreux cher-
cheurs indiens ayant étudié le travail de ces érudits occidentaux 
n’ont jamais osé se départir de l’interprétation que ces derniers 
avaient donnée…
« Même Sri Aurobindo, lorsqu’il l’étudia au temps de sa jeu-

nesse  –  mais sans vraiment s’y pencher attentivement  –  pensait 
que les interprétations modernes étaient peut-être significatives 
et valables. Telle était la disposition d’esprit des Indiens modernes 
et, même aujourd’hui, c’est encore largement comme cela.
« En fait, c’est seulement à Pondichéry que Sri Aurobindo s’est 

tourné pour la première fois sérieusement vers le Véda. Il avait eu 
de nombreuses expériences pour lesquelles il ne trouvait d’expli-
cation ni dans la psychologie occidentale, ni dans la psychologie 
moderne, ni dans l’ancienne psychologie, ni nulle part ailleurs. Et 
pourtant ces expériences surgissaient dans sa conscience. Sri Au-
robindo raconte qu’il avait eu les expériences auxquelles le Véda 
donne les noms de Ila, Saraswati, Sarama et Daksha. Celles-ci repré-
sentent quatre énergies féminines et sont décrites dans le Véda, et 
bien qu’il ne connût rien de tout cela, Sri Aurobindo en avait fait 
l’expérience, mais il n’en avait trouvé aucune explication ; quels 



8� Lumière sur l’hindouisme

8 • Lumière sur l’hindouisme� Kireet Joshi

étaient ces pouvoirs qui se manifestaient dans sa conscience ? Aus-
si, lorsque plus tard il se mit à lire le Véda, il entra directement en 
contact avec ce qui y est dit, tout s’éclaira, il obtint dans le Véda la 
confirmation de ses propres expériences. Telle fut la manière dont 
il retrouva la clef du Véda. Ses expériences précédèrent sa compré-
hension du Véda. Ce n’est pas comme si ces expériences lui étaient 
venues après avoir lu le Véda, ce n’est pas comme s’il avait trouvé 
la description de ces expériences dans le Véda et qu’il avait ensuite 
vérifié ce qu’il avait lu en en faisant l’expérience lui-même. C’est 
tout le contraire. D’abord, il eut l’expérience de ces pouvoirs de 
conscience les plus hauts, et ensuite, il trouva dans le Véda les expli-
cations. Il est dit dans le Véda que seul le voyant peut comprendre 
les mots du voyant. C’est l’expression védique : ninya vachamsi, les 
mots secrets, kavaye nivachana, sont révélés seulement au kavi, au 
poète, au voyant. Cela a été confirmé dans le cas de Sri Aurobindo : 
le sens secret du Véda a été révélé seulement au voyant, c’est-à-
dire à Sri Aurobindo.
« Sri Aurobindo a donc étudié le Véda en profondeur – quand je 

dis en profondeur, il faut bien comprendre que d’embrasser une 
masse si énorme de connaissance en deux ou trois ans, c’est ac-
complir une tâche herculéenne. C’était en 1914. C’est-à-dire que Sri 
Aurobindo arrive à Pondichéry en 1910, et en 1914  –  quatre ans 
après – il a maîtrisé le sens secret du Véda. Il se mit alors à écrire 
une série d’articles sous le titre Le Secret du Véda. On trouvera dans 
ce livre une interprétation magistrale. Magistrale, en effet, car c’est 
dans le Véda lui-même que Sri Aurobindo trouve les preuves de son 
interprétation. C’est par évidence interne qu’il fait sa démonstra-
tion. Et c’est à la lumière du Véda, affirme-t-il, que les Upanishads 
peuvent, elles aussi, être vraiment comprises. En effet, quoique les 
Upanishads soient célèbres, si on demande aux chercheurs de les 
interpréter, on s’aperçoit que les trois-quarts des Upanishads sont 
encore aujourd’hui un livre scellé. Même ceux qui portent aux nues 
les Upanishads, que ce soit en occident ou en orient, quand on leur 
pose des questions, on s’aperçoit qu’ils passent à côté de leur sens 
profond. Ils ne peuvent rien expliquer. Et c’est normal, car tant 
qu’on ne comprend pas le Véda et le secret du Véda, on ne peut pas 
comprendre les Upanishads. »

Ce qui est dit des Upanishads ici par Kireet Joshi peut se dire pra-
tiquement de tous les grands textes anciens de l’Inde, Gîtâ, Puranas, 



Préface� 9

Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 9

etc. : si on ne comprend pas le Véda, on ne peut pas les comprendre. 
C’est pourquoi cette plongée dans l’univers védique est si enrichis-
sante et met à leur place d’innombrables éléments épars.
Ce livre est destiné à la fois à ceux qui ont déjà une bonne connais-

sance de la culture indienne, et à ceux qui sont fascinés par ses aspects 
extérieurs, mais trouvent difficile d’y pénétrer. Et peut-être ici « com-
prendre » n’est pas si important que d’arriver à avoir une perception 
intérieure des immensités de cet univers et des vérités sur lesquelles il 
repose. Aucune autre philosophie, aucune autre religion n’a dessiné 
en si grand détail, sur la base d’expériences documentées, la carto-
graphie de la réalité invisible qui sous-tend l’existence du monde. 
Car, comme le dit Sri Aurobindo, l’Inde a vu « que l’être humain 
n’est conscient que d’une petite partie de lui-même, que toujours 
l’invisible entoure le visible, le suprasensible le sensible, de même que 
l’infini entoure toujours le fini. »
C’est à une exploration de ces mondes que nous invite Kireet Joshi 

dans ce livre.

Auroville 
Christine Devin



Ce livre est constitué d’une série de documents écrits à 
différentes époques et à diverses occasions. Ils offrent 
des réflexions sur l’hindouisme et sur la manière dont le 

savoir védique, grandement vénéré par l’hindouisme, contient 
des bases précieuses pour de nouvelles découvertes répondant 
aux besoins de notre époque. Inévitablement, certaines idées 
importantes seront répétées, mais c’est dans l’espoir que ces ré-
pétitions soient utiles.
L’hindouisme est une religion non dogmatique qui considère 

la science du yoga comme supérieure à la religion. Il a la capaci-
té de se renouveler et d’accueillir les adeptes d’autres religions, 
même ceux qui n’appartiennent à aucune religion, dans une 
quête où les religions peuvent s’unir dans un esprit de non-ex-
clusivisme. Les documents rassemblés dans ce livre sont dédiés 
à la recherche de l’harmonie, qui peut être atteinte en surpas-
sant l’exclusivisme.

New Delhi 
Kireet Joshi



Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 13

Repères dans l’hindouisme

I. L’âge védique

Afin de comprendre l’importance du développement de l’hin-
douisme, il est nécessaire de remonter jusqu’aux Védas, qu’on 
peut voir comme la graine lumineuse de l’immense arbre ba-

nian qui, au fil du temps, est devenu ce qui est connu sous le nom 
d’hindouisme. (A noter que l’ancienne religion indienne qui s’est 
développée à partir des Védas était connue sous le nom de sanatana 
dharma ou arya dharma. Le terme « hindouisme » n’a été utilisé que 
bien plus tard par les étrangers parlant de la religion pratiquée par le 
peuple de l’Inde.)
Aux yeux des Rishis qui composèrent les Védas, les mondes matériel 

et psychique étaient une manifestation et une représentation des divi-
nités cosmiques, une représentation double, diverse, et pourtant liée 
et similaire. La vie interne et externe de l’homme était un commerce 
divin avec les dieux, derrière lequel se trouvait l’unique esprit ou être, 
dont les dieux étaient différents noms, personnalités et pouvoirs, 
ekam sad viprā bahudhā vadanti.1 Ces divinités n’étaient pas seule-
ment les maitres de la nature physique, elles étaient également des 
puissances divines intérieures. En même temps, elles étaient des états 
de conscience et des énergies nées au sein de notre être psychique. 
On dit que les divinités, dévas, sont les gardiennes de la vérité et de 
l’immortalité, les enfants de l’Infini, et que chacune d’entre elles est, 
à son origine et dans sa réalité dernière, l’Être suprême mettant en 
avant l’un de ses aspects.
Dans la vision védique, la vie de l’homme était un mélange de vérité 

et de mensonge, un mouvement partant de la mortalité pour aller 
vers l’immortalité, partant d’un mélange de lumière et d’obscurité 
pour aller vers la splendeur de la vérité divine dont la demeure est en 

1. Rig Véda I.164.46



14� Lumière sur l’hindouisme

14 • Lumière sur l’hindouisme� Kireet Joshi

haut, dans l’infini, mais qui peut être construite dans l’âme et dans 
la vie de l’homme.
Cette construction de la demeure de la vérité ici-bas, implique de 

trouver certains trésors, certaines richesses, le butin donné par les 
dieux au guerrier humain, elle implique un voyage et un sacrifice. 
Les poètes védiques évoquaient ces choses avec un système d’images 
fixes provenant de la nature et de l’environnement martial, pastoral 
et agricole des peuples aryens. Ces images étaient centrées sur le culte 
du feu, l’adoration des puissances de la nature vivante et l’institution 
du sacrifice. Pour s’exprimer, les poètes védiques utilisaient aussi un 
ensemble lumineux de mythes et de paraboles afin de partager avec 
les initiés un certain nombre d’expériences psychiques et de réalités 
internes.

II. Signification profonde des Védas

Yaska parlait de plusieurs écoles d’interprétation des Védas. Il disait 
qu’il y avait une triple connaissance, et donc une triple signification 
aux hymnes védiques : la connaissance des sacrifices ou des rituels, 
la connaissance des dieux, et enfin, la connaissance spirituelle. Il di-
sait également que cette dernière était la véritable signification, et 
que, lorsque quelqu’un l’obtenait, les autres n’avaient plus lieu ou 
s’effaçaient. D’après lui, les Rishis ont vu la vérité, la véritable loi des 
choses, directement grâce à une vision intérieure1. Il a également dit que 
« le véritable sens des Védas peut être retrouvé grâce à la méditation 
et à la tapasya ». On voit que les Rishis védiques eux-mêmes croyaient 
que les hymnes contenaient une connaissance secrète, et que les mots 
des Védas ne pouvaient être compris dans leur véritable signification 
que par un voyant ou un mystique, et qu’aux autres, les hymnes ne 
livraient pas leur connaissance. Par exemple, dans le Rig-Véda (RV) 
IV. 3.16, le Rishi se décrit lui-même comme un être illuminé, expri-
mant par sa pensée et sa parole, des mots qui guident, des « paroles 
secrètes » – ninya vacamsi – « sagesses de voyant qui révèlent leur sens 
intérieur au voyant » – kavyani kavaye nivacana.1

En revanche, il est vrai qu’il y avait un aspect externe de la religion 
védique, et cet aspect était fondé sur le mental de l’homme physique ; 
il fournissait des moyens, des symboles, des rites, et des représenta-
1. Voir aussi Rig-Véda I.164 ; Ibid. I.164.46 ; Ibid. X.71.



Repères dans l’hindouisme� 15

Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 15

tions tirées des choses les plus extérieures, telles que le ciel et la terre, 
le soleil et la lune et les étoiles, l’aube et le jour et la nuit et la pluie, et 
le vent et la tempête, les océans et les rivières et les forêts, et d’autres 
éléments de la vaste et mystérieuse vie environnante. Mais, même à 
l’extérieur, la religion védique parlait de la vérité, de la justice et de 
la loi la plus haute, dont les dieux étaient les gardiens, de la nécessité 
d’une vraie connaissance et d’une vie intérieure plus vaste en accord 
avec cette vérité et cette justice ; elle parlait aussi de la demeure de 
l’immortalité vers laquelle l’âme de l’homme pouvait s’élever grâce 
au pouvoir de la vérité et de la justice. De plus, la religion védique 
offrait des bases suffisantes pour attirer même les gens du peuple au 
niveau de leur nature éthique, pour les pousser à développer les bases 
de leur être psychique, pour qu’ils conçoivent l’idée d’une connais-
sance et d’une vérité autre que celles de la réalité matérielle, et même 
qu’ils admettent une première conception d’une réalité spirituelle 
plus grande.
Mais la signification la plus profonde et ésotérique des Védas était 

réservée aux initiés, à ceux qui étaient prêts à comprendre et à déve-
lopper le sens profond. C’est la signification intérieure, et la vérité 
psychique et spirituelle la plus haute dissimulée par le sens extérieur, 
qui a donné aux hymnes védiques le nom sous lequel ils sont encore 
connus aujourd’hui, Véda, le Livre de la Connaissance. C’est seu-
lement à la lumière de ce sens ésotérique que nous pouvons com-
prendre l’épanouissement complet de la religion védique dans les 
Upanishads et dans le développement à long terme de la recherche et 
de l’expérience spirituelles des Indiens.
La religion védique intérieure attribue des significations psychiques 

aux divinités cosmiques. Elle conçoit un ordre hiérarchique des 
mondes, et un escalier ascendant de niveaux d’être dans l’univers, 
bhur, bhuvah et swar. La vérité et la justice (satyam et ritam), qui 
ont leur place dans le plus haut des mondes du swar, développent 
et gouvernent tous les niveaux de la nature. Elles sont unies dans 
leur essence, mais prennent différentes formes à différents niveaux 
de l’existence. Par exemple, il y a, dans le Véda, une série de lumières 
physiques extérieures, et une autre série de lumières supérieures et 
internes qui sont le véhicule de la conscience mentale, vitale et psy-
chique. En plus de celles-ci, il existe la lumière la plus élevée et la 
plus intime de l’illumination spirituelle. Surya, le dieu Soleil, était 



16� Lumière sur l’hindouisme

16 • Lumière sur l’hindouisme� Kireet Joshi

le seigneur du soleil physique, mais il était également le dispensateur 
des rayonnements de la connaissance qui illumine l’esprit. Il est, en 
même temps, l’âme de l’énergie et le corps de l’illumination spiri-
tuelle.
Toutes les divinités védiques ont un fondement à la fois extérieur et 

intérieur ; ils ont des noms à la fois connus et secrets. Ils sont tous les 
différents pouvoirs de l’ultime réalité, ekam sat, tat satyam, tad ekam. 
Chacun de ces dieux est en lui-même une personnalité cosmique 
complète et séparée de l’existence Une. En combinant leurs pouvoirs, 
ils représentent la puissance totale universelle, le tout cosmique. Cha-
cun d’eux, en dehors de sa fonction particulière, est un seul dieu avec 
les autres. Chacun détient en lui la divinité universelle, et chaque 
dieu est tous les autres dieux. Cet aspect complexe de l’enseignement 
et du culte védiques a été nommé « hénothéisme » par les intellectuels 
européens. De plus, d’après les Védas, il existe une triple infinité, et 
dans cette infinité, les divinités revêtent leur plus haute nature et sont 
les noms de l’Un ineffable sans nom.
Cet enseignement a été appliqué à la vie intérieure de l’homme, et 

cette application peut être considérée comme sa plus grande force. 
La conscience des divinités peut se construire, d’après l’enseignement 
védique, à l’intérieur de l’homme, et l’affirmation de ces pouvoirs 
mène à ce que la nature humaine se convertisse en l’universalité de 
la nature divine. Les dieux sont les gardiens et amplificateurs de la 
vérité, les pouvoirs de l’immortel, ils sont les enfants de la déesse 
mère, Aditi. L’homme parvient à l’immortalité en appelant les dieux 
en lui au moyen d’un sacrifice qui les mettra en relation avec eux, en 
s’abandonnant. Cela l’amène à briser les limitations, non seulement 
de son être physique, mais également de son mental, et de sa nature 
psychique ordinaire.
Le Véda décrit plusieurs expériences qui suggèrent une discipline 

psychologique et psychique très poussée menant à la réalisation spiri-
tuelle la plus haute d’un état divin. Cette discipline contient le germe 
du yoga indien ultérieur, dont l’idée fondamentale est de passer de 
l’irréel au réel, de l’obscurité à la lumière, de la mortalité à l’immor-
talité. Les Rishis védiques évoquent cela sous le nom de ritasya-pan-
thah, la voie de la vérité. Dans l’une des descriptions les plus saisis-
santes de la réalisation spirituelle, Vamadeva raconte : « Les ténèbres, 



Repères dans l’hindouisme� 17

Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 17

ébranlées dans leur fondement, ont disparu ; le ciel a rayonné ; la 
lumière de l’Aube divine s’est levée ; le soleil a pénétré dans les vastes 
champs, observant les choses droites et tordues chez les mortels. Par 
la suite, oui, ils s’éveillèrent et virent pleinement ; puis, en effet, ils 
furent remplis d’une félicité dont on jouit au ciel, ratnam dharayanta 
dyubhaktam. Que tous les dieux soient dans tous nos humains, qu’il 
y ait vérité de notre pensée, ô, Mitra, ô, Varuna. »1

Il existe une expérience similaire décrite par Parashara Shaktya, qui 
déclare : « Nos pères ont fracassé de leurs mots les places fortes so-
lidement retranchées ; oui, les Angiras ont fait éclater la montagne 
avec leur cri ; ils ont créé en nous le chemin menant au vaste ciel ; 
ils ont trouvé le Jour et Svar et la vision intuitive et les Vaches de 
lumière », chakrur divo brhato gatum asme, ahah svar vividuh ketum 
usrah.2 Il déclare aussi : « Ceux qui sont entrés dans toutes les choses 
qui portent des fruits justes, ont ouvert un chemin vers l’immortali-
té ; la terre s’est écartée pour eux par la Grandeur et par les Grands, la 
mère Aditi, avec ses fils, est venue pour la préservation. »3

Ces déclarations, et d’autres, nous aident à comprendre ce que les 
Rishis védiques entendaient par immortalité. Lorsque l’être physique 
est visité par la grandeur des plans infinis supérieurs et par la puis-
sance des grandes divinités régnant sur ces plans, il brise ses bar-
rières, il s’ouvre à la lumière et est porté dans ce nouvel espace par 
la conscience infinie, la mère Aditi et ses fils, les pouvoirs divins du 
Déva suprême – alors, l’immortalité est atteinte.
Le Véda fait la distinction entre l’état de connaissance et l’état d’igno-

rance (cittim acittim cinavad vi vidvan), et il découvre les moyens de 
surpasser l’ignorance. Préserver la pensée de la vérité dans tous les 
fondements de notre être, la diffusion de la vérité dans toutes les par-
ties de notre être, et la naissance de l’activité de toutes les divinités, 
voilà la quintessence des moyens d’atteindre la connaissance, dont 
découle l’immortalité.4

On peut trouver les graines des idées les plus caractéristiques de la 
spiritualité indienne dans les Védas, mais pas dans leur pleine expres-
sion. Il y a, tout d’abord, l’idée de l’existence une, supra-cosmique, 
1. Rig Véda IV. 2. 27
2. Rig Véda. I. 72,2
3. Rig Véda. 1.72.9,14
4. Voir aussi Rig Véda I.68.1-3.



18� Lumière sur l’hindouisme

18 • Lumière sur l’hindouisme� Kireet Joshi

derrière l’individu et l’univers. Il y a ensuite l’idée du dieu unique, 
qui se présente à nous sous différentes formes, noms, pouvoirs et 
personnalités de sa divinité. Puis, il y a la distinction entre la connais-
sance et l’ignorance, la grande vérité d’une vie immortelle s’opposant 
à l’existence mortelle et mensongère. Quatrièmement, il y a l’idée 
d’une discipline pour le développement intérieur de l’homme, depuis 
le physique en passant par le psychique vers le spirituel. Pour finir, il y 
a l’idée et l’expérience de la victoire sur la mort, le secret de l’immor-
talité. À travers cette histoire longue et ininterrompue de la tradition 
védique, ces idées sont restées constantes jusqu’à ce jour.

III. L’âge védique et les Upanishads : 
la formation de l’âme spirituelle de l’Inde

Les débuts védiques furent des débuts ambitieux, et les résultats 
purent se fixer grâce à une efflorescence sublime et plus large. Ce sont 
les Upanishads, qui ont toujours été reconnues, en Inde, comme la 
culmination et la fin des Védas : le Védanta [véda+ anta : fin du Véda]. 
Alors que les Brahmanas se concentraient sur les rituels védiques, les 
Upanishads ont renouvelé la vérité védique en l’extrayant de ses sym-
boles cryptiques, et en la revêtant du langage – le plus élevé, le plus 
direct et le plus puissant qui soit – de l’intuition et de l’expérience. 
En effet, ce langage n’était pas chose de l’intellect, mais l’intellect 
pouvait s’emparer de sa forme, le traduire dans ses propres termes, 
plus abstraits, et le convertir en un point de départ pour une spécu-
lation philosophique plus large et plus profonde, et pour la longue 
recherche de la vérité par la raison.
Les Upanishads sont des transcriptions d’expériences spirituelles les 

plus profondes qui soient, et des documents de philosophie révéla-
trice et intuitive, d’une lumière, d’une puissance et d’une grandeur 
inépuisables. Qu’ils soient écrits en vers ou en prose cadencée, ce sont 
des poèmes spirituels d’une inspiration sans faille, au phrasé inévi-
table et au rythme et à l’expression merveilleuse. Ce sont des hymnes 
épiques de connaissance de soi, de connaissance du monde, et de 
connaissance de Dieu. L’imagerie des Upanishads s’est en grande par-
tie développée à partir de l’imagerie des Védas. Généralement, elle 
préfère la clarté sans voile d’images directement illuminatrices, mais 
elle a régulièrement recours aux mêmes symboles, d’une manière qui 



Repères dans l’hindouisme� 19

Discovery Publisher� Histoire et Spiritualité • 19

se rapproche de l’esprit de l’ancien symbolisme. Les Upanishads ne 
s’éloignent pas de l’esprit védique, elles en sont plutôt la continuation 
et le développement, et, dans une certaine mesure, une transforma-
tion qui l’agrandit. Elles explicitent, à l’aide d’expressions directes, ce 
qui, dans le langage symbolique des Védas, se trouvait caché comme 
un mystère et un secret. L’explication du sommeil et des rêves par 
Ajatasatru ou les passages de l’Upanishad Prasna, sur l’être vital et 
sa mobilité, sont quelques exemples du symbolisme upanishadique.
Comme le Véda, les Upanishads sont Sruti [shruti = ouïe, ce qu’on 

entend], car elles sont des révélations et des intuitions qu’apporte l’ex-
périence spirituelle. Les Upanishads sont reconnues comme étant la 
source de nombreuses grandes philosophies et de religions qui ont 
irrigué l’Inde. Elles ont enrichi l’esprit et la vie du peuple et ont gardé 
vivante l’âme de l’Inde à travers les siècles. Telle une fontaine nour-
ricière intarissable, elles n’ont jamais failli à leur mission d’offrir de 
nouvelles illuminations. On dit même que le bouddhisme était uni-
quement une reformulation d’un aspect de l’expérience upanisha-
dique, bien qu’il ait représenté un nouveau point de vue et fourni de 
nouveaux termes de définition et de raisonnement. Même dans les 
pensées de Pythagore et Platon, il est possible de retrouver les idées des 
Upanishads. On a constaté que le soufisme répétait l’enseignement 
des Upanishads dans une autre langue. Même certains des penseurs 
modernes, aussi bien en Orient qu’en Occident, semblent absorber 
les idées des Upanishads avec une réceptivité vibrante et intense. Il 
n’est sans doute pas exagéré de dire qu’il n’y a guère d’idée philoso-
phique importante qui ne puisse trouver une autorité, une source ou 
une indication dans ces anciens textes. On a également affirmé que 
les grandes généralisations de la science appliquent constamment à 
la vérité de la nature physique des formules découvertes par les sages 
upanishadiques, dans leur signification originelle et la plus large, 
dans la vérité plus profonde de l’esprit.
Les Upanishads sont le Védanta, un livre de connaissance, non pas 

une connaissance comprise comme simple pensée, mais comme vi-
sion de l’âme et compréhension spirituelle par une sorte d’identifica-
tion avec l’objet de la connaissance. À travers ce processus de connais-
sance par identité ou intuition, les voyants des Upanishads arrivèrent 
facilement à voir que le Soi en nous ne fait qu’un avec le Soi universel 
de toutes choses, et que ce Soi est le même que Dieu ou Brahman, 



Merci d’avoir lu l’aperçu de ce livre. 
Nous espérons sincèrement que vous 
l’avez apprécié. Retrouvez-nous sur :
https://www.discoverypublisher.com/fr



Discovery Publisher is a multimedia publisher 
whose mission is to inspire and support personal 
transformation, spiritual growth and awakening. 
We strive with every title to preserve the essential 
wisdom of the author, spiritual teacher, thinker, 
healer, and visionary artist.

Discovery
Publisher




