UMIERE

gt
LSt

l‘-rs){.‘:nr v

v

KIREET JOSHI



Lumiere sur ’hindouisme

KIREET JOSHI



Discovery Publisher

Landmarks of Hinduism
2002, ©The Mother Institute of Research
All rights reserved.

Pour lédition francaise:
2021, ©Discovery Publisher
Tous droits réservés.

Aucune partie de ce livre ne peut étre reproduite ou utilisée sous
aucune forme ou par quelque procédé que ce soit, électronique
ou mécanique, y compris des photocopies et des rapports ou
par aucun moyen de mise en mémoire d’information et de
systéme de récupération sans la permission écrite de [éditeur.

Auteur: Kireet Joshi
Préface: Christine Devin
Traduction: Pauline Arassus
Relecture: Christine Devin

616 Corporate Way
Valley Cottage, New York
www.discoverypublisher.com
editors@discoverypublisher.com
Fiérement pas sur Facebook ou Twitter

New York  Paris « Dublin « Tokyo « Hong Kong



Table des matiéres

Préface 3

Repeéres dans ’hindouisme 13

I. U'age védique 13

1. Signification profonde des Védas 14
III. Uage védique et les Upanishads : 1a formation de 'dme

spirituelle de I'Inde 18

IV. U'age postvédique: intellectualité et vitalité solides 21

V. La période purano-tantrique : deuxieme phase de 'hindouisme 25

VI. Troisieéme phase de '’hindouisme 28

VIL. La renaissance 29

VIIL Lesprit de synthese 30
Les caractéristiques notables de ’hindouisme 35
Les Védas a la lumiére de Sri Aurobindo 45
Les éléments poétiques des Védas 61
Les divinités dans les Védas et les Puranas 69
Les Védas, les Puranas et au-dela 75
Tradition védique et crise contemporaine 86
Sagesse antique de I'Inde et défis contemporains 95
La science du yoga et le yoga védique 105

Les idéaux éducatifs védiques et leur pertinence actuelle 113
L. Notre quéte contemporaine 113

II. Le savoir védique 113

IV ¢ Lumiére sur ’hindouisme Kireet Joshi



IIL. Le systéme éducatif védique 117

IV. Lutilité du systeme d’éducation védique de nos jours 121
La Bhagavad-Gita et la crise contemporaine 127
La philosophie védique du dharma 140

Le concept du dharma: réflexions sur ses applications dans
le processus contemporain de reconstruction sociale 153

Le message de la culture indienne 165

Discovery Publisher Histoire et Spiritualité « V



Lumieére sur ’hindouisme

KIREET JOSHI



Préface

'heure ol 'on parle souvent de 'hindouisme, et pas toujours

de fagon éclairée, et pas toujours pour les bonnes raisons, le

ecteur frangais appréciera de trouver ici un livre qui lui en
donne une vue, a 360 degrés pourrait-on dire. Le cercle part des Vé-
das, dont la date se perd dans la nuit des temps, de leurs découvertes
et de leurs grands poctes visionnaires appelés Rishis, pour aboutir au
XXe siecle avec Sri Aurobindo, lui aussi poéte visionnaire, lui aussi
Rishi, et lui aussi découvreur et explorateur de nouveaux continents,
ces mémes continents que les sages védiques n’avaient sans doute fait
que toucher.

Nul n’était plus qualifié que Kireet Joshi pour nous faire faire ce tour
d’horizon magistral.

Non seulement il avait une profonde et large compréhension de la
culture littéraire, philosophique, historique, religieuse de son pays,
mais il avait une connaissance intime de la langue dans laquelle tous
les textes anciens, fondements de la culture indienne, furent écrits
(ou plutdt récités) : le sanskrit. Une langue qui est davantage qu'une
langue, pourrait-on dire, car elle est elle-méme connaissance sacrée,
et voie d’acces royale pour pénétrer la vraie signification de concepts
qui, autrement, peuvent rester mystérieux ou mal compris méme
pour le plus intelligent des intellectuels. Oui, une connaissance in-
time, car pour lui le sanskrit n'était pas langue morte, il le parlait, et
on l'apercevait de temps en temps qui s'entretenait en sanskrit avec
certains de ses amis.

Ensuite, Kireet Joshi était un professeur né. Il était dans sa nature
de conter, d’expliquer, de répondre a toutes les questions, inlassa-
blement, d’éclairer, d’analyser, de synthétiser. On lui demandait des
conseils; il ne répondait pas en donnant un conseil; il brossait une
image de la situation, embrassant tous les points de vue, puis il mon-
trait les principes qui saffrontaient 13, ce qui était en jeu. Cétait
a linterlocuteur de faire son choix. Tous ceux qui 'ont approché,

Discovery Publisher Histoire et Spiritualité * 3



enfants ou adultes, savent qu'il ne cessa jamais d’étre un guide et un
passeur de connaissances. Kireet Joshi occupa un poste important
au ministére de I'Education & New Delhi pendant de nombreuses
années; il disait qu’il voulait faire quelque chose pour les enfants de
I'Inde; son coeur saignait pour ces éléves trop souvent massacrés par
un systeme d’éducation abrutissant, basé sur le «tout par ceeur», sur
les examens, en toute méconnaissance des besoins de 'enfant.

Enfin et surtout, Kireet Joshi avait une connaissance phénoménale
des ceuvres et de la pensée de Sri Aurobindo. Il 'avait découvert tres
jeune, lisant trois fois de suite avec enthousiasme la Vie Divine, et
puis on peut dire qu’il ne I'a plus jamais quitté, de méme qu’il n’allait
jamais nulle part sans serrer un de ses livres sous le bras. Plus tard, en
1956 il entra a 'ashram de Sri Aurobindo et s’y occupa d’éducation,
guidé a chaque pas et conseillé par la Mére.

Donc pour parler de la civilisation indienne, Kireet s'appuie sur les
textes de Sri Aurobindo. En fait, il n’est pas une ligne, pas un para-
graphe de ce livre qui ne se réfeére pas d’'une maniere ou d’une autre a
un passage d’une de ses ceuvres. Dailleurs, il a toujours été de tradi-
tion en Inde que des savants, des intellectuels, des philosophes ou des
religieux écrivent des «commentaires» sur des ceuvres importantes
pour les éclairer, les analyser, pour en expliquer ou en approfondir un
extrait, ou pour en donner une interprétation basée sur leur propre
connaissance et leurs propres expériences. Donc ce livre est une sorte
de «masterclass» de Kireet Joshi sur les ceuvres de Sri Aurobindo et
particulierement sur les cinq suivantes: Le Secret du Véda, Hymnes au
Feu Mystique, Essai sur la Gita, les Upanishads, et les Fondements de la
Culture indienne.

Pourquoi, me direz-vous, toujours parler de culture ou de civilisa-
tion indienne alors que ce livre est censé porter sur hindouisme,
cest-a-dire sur une religion? Mais c’est que le mot méme de «hin-
dou» au départ ne désigne pas du tout 'adepte d’une religion. Il dési-
gnait le peuple qui vivait sur les terres du fleuve Indus, un peuple qui
avait une certaine fagon de vivre, certaines coutumes, certaines pra-
tiques religieuses. Ce n'est que beaucoup plus tard que le mot servit
a distinguer ce peuple avec sa culture, des Turcs ou des envahisseurs
musulmans. Et cest encore beaucoup plus tard qu’il prit un sens
plus étroit se référant a une religion particuliere. Mais I’hindouisme
dans ce livre est synonyme de culture indienne, une culture qui em-



brasse d’'innombrables formes religieuses, d’'innombrables coutumes,
d’innombrables croyances, d’innombrables systemes de pensée et sys-
témes de sociétés.

Et 14, il est vrai que sans la lumi¢re de Sri Aurobindo, on a du mal
a s’y reconnaitre dans cet univers touffu a 'inimaginable complexité.
Sans fil conducteur, a cette multitude de sectes religieuses, d’organisa-
tions sociales, de traditions empilées les unes sur les autres, on peine a
trouver un sens, et le nombre méme d’éléments a prendre en compte
est si grand qu'on a tendance a se décourager. C’est comme lorsqu’on
se trouve face & un gopuram, ces tours monumentales des temples du
sud, ou se superposent les différentes terres et les différents cieux de
la cosmogonie hindoue. La profusion de figures, de décorations, de
sculptures est telle, et elles sont si serrées les unes contre les autres,
espace entre elles est si réduit, Cest un tel jaillissement de partout,
quon ne sait plus ol regarder, on ne comprend plus rien a cette dé-
bauche de richesses, on ne sait plus ou est le dieu, ou est le démon,
pour tout saisir on aurait besoin de quatre visages avec quatre paires
d’yeux, comme Brahma,le dieu créateur. Lesprit occidental aspire a
un peu d’espace vide, quelque interstice au moins pour y poser le re-
gard tranquillement et éviter d’avoir le tournis; transcription visuelle
assez juste du monde de 'hindouisme.

Pour entrer dans ce monde, il nous faut une clef; pour donner sens
a ce labyrinthe, il nous faut le fil d’Ariane. Et ce n'est pas assez de
remarquer que la mentalité indienne a tendance a toujours faire une
synthese, que la culture indienne est syncrétique par nature. Oui,
sans aucun doute, et tout visiteur méme occasionnel aime 4 observer
quun marchand de Pondichéry par exemple, lors de sa pri¢re mati-
nale dans son échoppe peut briller de 'encens devant diverses images
placées cote a cote: Venkateshwar (un aspect de Vishnou), la Mere,
un gourou sikh, la Vierge Marie, un saint soufi, et méme quelquefois
un personnage pronant l'athéisme.

Synthése, oui, mais encore? En quoi consiste le génie de I'Inde?
Quelle force centrale a permis a cette culture de survivre pendant
des milliers d’années, alors que toutes les autres civilisations antiques
gisent aujourd’hui dans leur tombe? Quelle est donc cette civilisation
assez large pour contenir a la fois le dépouillement des stupas boudd-
histes et le foisonnement des temples du sud, le renoncement du
moine errant et les étreintes voluptueuses de Khajuraho, I'ceil mali-



cieux de I'apsara et le sourire extatique des bouddhas de pierre, I'idéal
de l'ascétisme et I'idéal de 'opulence? Quel est cet esprit, assez vaste
pour produire en méme temps sans déclencher de nuit de la St Bar-
thélémy ni de biichers, des philosophies basées sur la seule existence
du divin et des systemes de pensée rigoureusement athées?

Kireet Joshi nous le dit: tout part des Védas, c’est-a-dire finalement
d’un ensemble d’expériences spirituelles extrémement puissantes qui
laisseront leur empreinte indélébile sur le peuple de I'Inde et sa men-
talité. Et bien que la spiritualité ne représente pas la totalité de esprit
indien—et Sri Aurobindo insiste beaucoup sur ce point—bien que,
pendant des milliers d’années, ce peuple ait fait preuve d’une vitalité
et d’'une créativité stupéfiante, bien qu’il ait témoigné d’une intellec-
tualité puissante et rigoureuse recherchant la vérité et la loi intérieure
de chaque activité, voulant faire de toute la vie une science et un art,
néanmoins si on ne comprend pas que « la spiritualité est la clef fonda-
mentale de ['esprit indien », alors il est difficile de saisir le génie indien.

En outre, entrer dans ces documents qu’on appelle les Védas nest
pas facile. Kireet Joshi 'expliquait dans une causerie donnée a Auro-

ville en 1999

«C’est 1a un domaine si complexe et enseveli sous une telle plé-
thore d’interprétations qu’il est extrémement difficile d’y pénétrer.
C’est comme une jungle. Méme des personnes qui, comme moi,
ont été élevées selon la véritable tradition indienne - chez moi le
Véda était récité chaque jour, c’était un compagnon constant - eh
bien, malgré ce genre d’éducation, c’est seulement lorsque je me
suis approché de Sri Aurobindo que j’ai vu s’ouvrir les portes de
la connaissance védique. Jusque-la, tout ce que je connaissais du
Véda, des Upanishads, de la Gita et des Puranas, était une forét si
dense, si touffue, qu'il était difficile d’y marcher ne serait-ce qu'un
kilomeétre. Nous récitions les mantras du Véda, les hymnes du Véda,
mais nous ne comprenions pas grand-chose - quelquefois les mots
n'étaient pas si difficiles et nous pouvions alors en comprendre un
peu le sens, mais lorsque nous essayions de pénétrer dans ce que
j'appellerais la Connaissance, ¢’était un échec constant.

« En fait, ceux d’entre nous qui avaient lu les interprétations des
chercheurs occidentaux trouvaient dans ces interprétations 1’écho
de leur propre incompréhension. Les savants occidentaux, en effet,
ont exploré cet immense fonds de connaissance au début du XIX®



siecle... Il est sans doute bon de rappeler ici que le texte des Védas
proprement dit est immense (et je ne parle pas des exégeses!). Ce
qu’on appelle le Véda consiste en quatre livres: le premier est ap-
pelé Rig Véda, le deuxieme Yajur Véda, le troisieme Sama Véda,
et le quatrieme Atharva Véda. Ce sont quatre énormes volumes.
Le Rig Véda est le plus important des quatre. 1l a dix chapitres et,
au total, dix mille vers - dix mille vers! Dans une publication ré-
cente, le texte en sanskrit et la traduction anglaise faisaient douze
volumes. Et cela pour le Rig Véda seulement !

« Généralement, le Rig Véda est considéré comme le Véda. Mais
lorsque les érudits occidentaux I'ont étudié au XIXe siecle, ils ont
conclu que tout cela semblait n’étre qu'une ceuvre composée par
des sauvages a I'imagination naive, superstitieux et matérialistes,
ne recherchant que la richesse et une descendance, des vaches et
des chevaux. Ne saisissant pas la profondeur réelle, ne comprenant
pas les connexions des idées entre elles, ils étaient persuadés que
le Véda était tout simplement un ensemble de matériaux inutiles,
n'ayant d’intérét que du point de vue historique - pour montrer
aux gens ce que les barbares des temps anciens pensaient, conce-
vaient et imaginaient -, mais rien d’autre. Et de nombreux cher-
cheurs indiens ayant étudié le travail de ces érudits occidentaux
n’ont jamais osé se départir de l'interprétation que ces derniers
avaient donnée...

«Méme Sri Aurobindo, lorsqu’il 1'étudia au temps de sa jeu-
nesse — mais sans vraiment s’y pencher attentivement - pensait
que les interprétations modernes étaient peut-étre significatives
et valables. Telle était la disposition d’esprit des Indiens modernes
et, méme aujourd’hui, c’est encore largement comme cela.

«En fait, c’est seulement a Pondichéry que Sri Aurobindo s’est
tourné pour la premiére fois sérieusement vers le Véda. 1l avait eu
de nombreuses expériences pour lesquelles il ne trouvait d’expli-
cation ni dans la psychologie occidentale, ni dans la psychologie
moderne, ni dans I'ancienne psychologie, ni nulle part ailleurs. Et
pourtant ces expériences surgissaient dans sa conscience. Sri Au-
robindo raconte qu'il avait eu les expériences auxquelles le Véda
donne les noms de Ila, Saraswati, Sarama et Daksha. Celles-ci repré-
sentent quatre énergies féminines et sont décrites dans le Véda, et
bien qu’il ne conniit rien de tout cela, Sri Aurobindo en avait fait
I'expérience, mais il n’en avait trouvé aucune explication; quels



étaient ces pouvoirs qui se manifestaient dans sa conscience ? Aus-
si, lorsque plus tard il se mit a lire le Véda, il entra directement en
contact avec ce qui y est dit, tout s’éclaira, il obtint dans le Véda la
confirmation de ses propres expériences. Telle fut la maniere dont
il retrouva la clef du Véda. Ses expériences précédérent sa compré-
hension du Véda. Ce n’est pas comme si ces expériences lui étaient
venues apres avoir lu le Véda, ce n’est pas comme s'il avait trouvé
la description de ces expériences dans le Véda et qu'il avait ensuite
vérifié ce qu'il avait lu en en faisant I'expérience lui-méme. Cest
tout le contraire. D’abord, il eut I'expérience de ces pouvoirs de
conscience les plus hauts, et ensuite, il trouva dans le Véda les expli-
cations. Il est dit dans le Véda que seul le voyant peut comprendre
les mots du voyant. C’est 'expression védique : ninya vachamsi, les
mots secrets, kavaye nivachana, sont révélés seulement au kavi, au
poete, au voyant. Cela a été confirmé dans le cas de Sri Aurobindo:
le sens secret du Véda a été révélé seulement au voyant, c’est-a-
dire a Sri Aurobindo.

« Sri Aurobindo a donc étudié le Véda en profondeur - quand je
dis en profondeur, il faut bien comprendre que d’embrasser une
masse si énorme de connaissance en deux ou trois ans, c’est ac-
complir une tache herculéenne. C’était en 1914. C’est-a-dire que Sri
Aurobindo arrive a Pondichéry en 1910, et en 1914 - quatre ans
apres - il a maitrisé le sens secret du Véda. Il se mit alors a écrire
une série d’articles sous le titre Le Secret du Véda. On trouvera dans
ce livre une interprétation magistrale. Magistrale, en effet, car c’est
dans le Véda lui-méme que Sri Aurobindo trouve les preuves de son
interprétation. C’est par évidence interne qu'il fait sa démonstra-
tion. Et c’est a la lumiére du Véda, affirme-t-il, que les Upanishads
peuvent, elles aussi, étre vraiment comprises. En effet, quoique les
Upanishads soient célebres, si on demande aux chercheurs de les
interpréter, on s’apercoit que les trois-quarts des Upanishads sont
encore aujourd’hui un livre scellé. Méme ceux qui portent aux nues
les Upanishads, que ce soit en occident ou en orient, quand on leur
pose des questions, on s’apercoit qu’ils passent a cdté de leur sens
profond. Ils ne peuvent rien expliquer. Et c’est normal, car tant
qu’on ne comprend pas le Véda et le secret du Véda, on ne peut pas
comprendre les Upanishads. »

Ce qui est dit des Upanishads ici par Kireet Joshi peut se dire pra-
tiquement de tous les grands textes anciens de I'Inde, Git4, Puranas,



etc.: si on ne comprend pas le Véda, on ne peut pas les comprendre.
Clest pourquoi cette plongée dans 'univers védique est si enrichis-
sante et met a leur place d’'innombrables éléments épars.

Ce livre est destiné a la fois a ceux qui ont déja une bonne connais-
sance de la culture indienne, et & ceux qui sont fascinés par ses aspects
extérieurs, mais trouvent difficile d’y pénétrer. Et peut-étre ici « com-
prendre» n'est pas si important que d’arriver a avoir une perception
intérieure des immensités de cet univers et des vérités sur lesquelles il
repose. Aucune autre philosophie, aucune autre religion n’a dessiné
en si grand détail, sur la base d’expériences documentées, la carto-
graphie de la réalité invisible qui sous-tend I'existence du monde.
Car, comme le dit Sri Aurobindo, I'Inde a vu «que I'étre humain
n'est conscient que d’'une petite partie de lui-méme, que toujours
Iinvisible entoure le visible, le suprasensible le sensible, de méme que
Pinfini entoure toujours le fini. »

Clest 4 une exploration de ces mondes que nous invite Kireet Joshi
dans ce livre.

Auroville
Christine Devin



e livre est constitué d’une série de documents écrits a

différentes époques et a diverses occasions. Ils offrent

des réflexions sur ’hindouisme et sur la maniére dontle
savoir védique, grandement vénéré par I’hindouisme, contient
des bases précieuses pour de nouvelles découvertes répondant
aux besoins de notre époque. Inévitablement, certaines idées
importantes seront répétées, mais c’est dans 'espoir que ces ré-
pétitions soient utiles.

LChindouisme est une religion non dogmatique qui considere
la science du yoga comme supérieure 2 la religion. Il a la capaci-
té de se renouveler et d’accueillir les adeptes d’autres religions,
méme ceux qui nappartiennent a aucune religion, dans une
quéte ou les religions peuvent s'unir dans un esprit de non-ex-
clusivisme. Les documents rassemblés dans ce livre sont dédiés
a la recherche de ’harmonie, qui peut étre atteinte en surpas-
sant 'exclusivisme.

New Delhi
Kireet Joshi



Reperes dans 'hindouisme

I. Léage védique

fin de comprendre 'importance du développement de ’hin-
douisme, il est nécessaire de remonter jusquaux Védas, qu'on

eut voir comme la graine lumineuse de 'immense arbre ba-

nian qui, au fil du temps, est devenu ce qui est connu sous le nom
d’hindouisme. (A noter que I'ancienne religion indienne qui s'est
développée a partir des Védas était connue sous le nom de sanatana
dharma ou arya dharma. Le terme «hindouisme» n’a été utilisé que
bien plus tard par les étrangers parlant de la religion pratiquée par le

peuple de I'Inde.)

Aux yeux des Rishis qui composérent les Védas, les mondes matériel
et psychique étaient une manifestation et une représentation des divi-
nités cosmiques, une représentation double, diverse, et pourtant liée
et similaire. La vie interne et externe de ’homme était un commerce
divin avec les dieux, derri¢re lequel se trouvait 'unique esprit ou étre,
dont les dieux éraient différents noms, personnalités et pouvoirs,
ckam sad vipra bahudha vadanti.* Ces divinités n’étaient pas seule-
ment les maitres de la nature physique, elles étaient également des
puissances divines intérieures. En méme temps, elles étaient des états
de conscience et des énergies nées au sein de notre étre psychique.
On dit que les divinités, dévas, sont les gardiennes de la vérité et de
I'immortalité, les enfants de 'Infini, et que chacune d’entre elles est,
A son origine et dans sa réalité derniére, I'Etre supréme mettant en
avant 'un de ses aspects.

Dans la vision védique, la vie de 'homme était un mélange de vérité
et de mensonge, un mouvement partant de la mortalité pour aller
vers 'immortalité, partant d’'un mélange de lumiére et d’obscurité
pour aller vers la splendeur de la vérité divine dont la demeure est en

1. Rig Véda 1.164.46

Discovery Publisher Histoire et Spiritualité » 13



haut, dans l'infini, mais qui peut étre construite dans I'’Ame et dans
la vie de 'Thomme.

Cette construction de la demeure de la vérité ici-bas, implique de
trouver certains trésors, certaines richesses, le butin donné par les
dieux au guerrier humain, elle implique un voyage et un sacrifice.
Les poetes védiques évoquaient ces choses avec un systéme d’images
fixes provenant de la nature et de 'environnement martial, pastoral
et agricole des peuples aryens. Ces images étaient centrées sur le culte
du feu, 'adoration des puissances de la nature vivante et l'institution
du sacrifice. Pour s’exprimer, les po¢tes védiques utilisaient aussi un
ensemble lumineux de mythes et de paraboles afin de partager avec
les initiés un certain nombre d’expériences psychiques et de réalités
internes.

II. Signification profonde des Védas

Yaska parlait de plusieurs écoles d’interprétation des Védas. Il disait
qu’il y avait une triple connaissance, et donc une triple signification
aux hymnes védiques: la connaissance des sacrifices ou des rituels,
la connaissance des dieux, et enfin, la connaissance spirituelle. Il di-
sait également que cette derniere était la véritable signification, et
que, lorsque quelqu’un l'obtenait, les autres n'avaient plus lieu ou
seffacaient. D’apres lui, les Rishis ont vu la vérité, la véritable loi des
choses, directement grice a une vision intérieure'. Il a également dit que
«le véritable sens des Védas peut étre retrouvé grice a la méditation
et a la tapasya». On voit que les Rishis védiques eux-mémes croyaient
que les hymnes contenaient une connaissance secrete, et que les mots
des Védas ne pouvaient étre compris dans leur véritable signification
que par un voyant ou un mystique, et quaux autres, les hymnes ne
livraient pas leur connaissance. Par exemple, dans le Rig-Véda (RV)
1V, 3.16, le Rishi se décrit lui-méme comme un étre illuminé, expri-
mant par sa pensée et sa parole, des mots qui guident, des «paroles
secrétes » — ninya vacamsi — « sagesses de voyant qui révelent leur sens
intérieur au voyant» — kavyani kavaye nivacana.’

En revanche, il est vrai qu’il y avait un aspect externe de la religion
védique, et cet aspect était fondé sur le mental de ’homme physique;
il fournissait des moyens, des symboles, des rites, et des représenta-

1. Voir aussi Rig-Véda 1.164; Ibid. 1.164.46; Ibid. X.71.



tions tirées des choses les plus extérieures, telles que le ciel et la terre,
le soleil et la lune et les étoiles, 'aube et le jour et la nuit et la pluie, et
le vent et la tempéte, les océans et les rivieres et les foréts, et d’autres
éléments de la vaste et mystérieuse vie environnante. Mais, méme a
Pextérieur, la religion védique parlait de la vérité, de la justice et de
la loi la plus haute, dont les dieux étaient les gardiens, de la nécessité
d’une vraie connaissance et d’une vie intérieure plus vaste en accord
avec cette vérité et cette justice; elle parlait aussi de la demeure de
Iimmortalité vers laquelle 'ame de '’homme pouvait s'élever grice
au pouvoir de la vérité et de la justice. De plus, la religion védique
offrait des bases suffisantes pour attirer méme les gens du peuple au
niveau de leur nature éthique, pour les pousser a développer les bases
de leur étre psychique, pour qu'ils congoivent 'idée d’une connais-
sance et d’'une vérité autre que celles de la réalité matérielle, et méme
quils admettent une premiere conception d’'une réalité spirituelle

plus grande.

Mais la signification la plus profonde et ésotérique des Védas était
réservée aux initiés, a ceux qui étaient préts a comprendre et a déve-
lopper le sens profond. Cest la signification intérieure, et la vérité
psychique et spirituelle la plus haute dissimulée par le sens extérieur,
qui a donné aux hymnes védiques le nom sous lequel ils sont encore
connus aujourd’hui, Véda, le Livre de la Connaissance. Cest seu-
lement 4 la lumiére de ce sens ésotérique que nous pouvons com-
prendre I'épanouissement complet de la religion védique dans les
Upanishads et dans le développement a long terme de la recherche et
de 'expérience spirituelles des Indiens.

La religion védique intérieure attribue des significations psychiques
aux divinités cosmiques. Elle congoit un ordre hiérarchique des
mondes, et un escalier ascendant de niveaux d’étre dans l'univers,
bhur, bhuvah et swar. La vérité et la justice (satyam et ritam), qui
ont leur place dans le plus haut des mondes du swar, développent
et gouvernent tous les niveaux de la nature. Elles sont unies dans
leur essence, mais prennent différentes formes a différents niveaux
de l'existence. Par exemple, il y a, dans le Véda, une série de lumieres
physiques extérieures, et une autre série de lumicres supérieures et
internes qui sont le véhicule de la conscience mentale, vitale et psy-
chique. En plus de celles-ci, il existe la lumiére la plus élevée et la
plus intime de l'illumination spirituelle. Surya, le dieu Soleil, était



le seigneur du soleil physique, mais il était également le dispensateur
des rayonnements de la connaissance qui illumine Pesprit. Il est, en
méme temps, 'ame de I'énergie et le corps de l'illumination spiri-
tuelle.

Toutes les divinités védiques ont un fondement a la fois extérieur et
intérieur; ils ont des noms 4 la fois connus et secrets. Ils sont tous les
différents pouvoirs de 'ultime réalité, ckam sat, tat satyam, tad ekam.
Chacun de ces dieux est en lui-méme une personnalité cosmique
complete et séparée de I'existence Une. En combinant leurs pouvoirs,
ils représentent la puissance totale universelle, le tout cosmique. Cha-
cun d’eux, en dehors de sa fonction particuli¢re, est un seul dieu avec
les autres. Chacun détient en lui la divinité universelle, et chaque
dieu est tous les autres dieux. Cet aspect complexe de I'enseignement
et du culte védiques a été nommé «hénothéisme» par les intellectuels
européens. De plus, d’apres les Védas, il existe une triple infinité, et
dans cette infinité, les divinités revétent leur plus haute nature et sont
les noms de I'Un ineffable sans nom.

Cet enseignement a été appliqué a la vie intérieure de 'homme, et
cette application peut étre considérée comme sa plus grande force.
La conscience des divinités peut se construire, d’apres 'enseignement
védique, a l'intérieur de '’homme, et laffirmation de ces pouvoirs
mene 2 ce que la nature humaine se convertisse en 'universalité de
la nature divine. Les dieux sont les gardiens et amplificateurs de la
vérité, les pouvoirs de I'immortel, ils sont les enfants de la déesse
mere, Aditi. Chomme parvient a 'immortalité en appelant les dieux
en lui au moyen d’un sacrifice qui les mettra en relation avec eux, en
sabandonnant. Cela 'améne i briser les limitations, non seulement
de son étre physique, mais également de son mental, et de sa nature
psychique ordinaire.

Le Véda décrit plusieurs expériences qui suggerent une discipline
psychologique et psychique trés poussée menant a la réalisation spiri-
tuelle la plus haute d’un état divin. Cette discipline contient le germe
du yoga indien ultérieur, dont 'idée fondamentale est de passer de
I'irréel au réel, de 'obscurité 4 la lumiére, de la mortalité 4 'immor-
talité. Les Rishis védiques évoquent cela sous le nom de ritasya-pan-
thah, la voie de la vérité. Dans 'une des descriptions les plus saisis-
santes de la réalisation spirituelle, Vamadeva raconte: «Les ténéebres,



ébranlées dans leur fondement, ont disparu; le ciel a rayonné; la
lumiere de 'Aube divine s'est levée; le soleil a pénétré dans les vastes
champs, observant les choses droites et tordues chez les mortels. Par
la suite, oui, ils s'éveillérent et virent pleinement; puis, en effet, ils
furent remplis d’une félicité dont on jouit au ciel, ratnam dharayanta
dyubhaktam. Que tous les dieux soient dans tous nos humains, qu’il
y ait vérité de notre pensée, 6, Mitra, 6, Varuna. »'

Il existe une expérience similaire décrite par Parashara Shaktya, qui
déclare: «Nos péres ont fracassé de leurs mots les places fortes so-
lidement retranchées; oui, les Angiras ont fait éclater la montagne
avec leur cri; ils ont créé en nous le chemin menant au vaste ciel;
ils ont trouvé le Jour et Svar et la vision intuitive et les Vaches de
lumiere», chakrur divo brbato gatum asme, ahah svar vividuh ketum
usrah.” 1l déclare aussi: « Ceux qui sont entrés dans toutes les choses
qui portent des fruits justes, ont ouvert un chemin vers I'immortali-
té; la terre s'est écartée pour eux par la Grandeur et par les Grands, la
mere Aditi, avec ses fils, est venue pour la préservation. »*

Ces déclarations, et d’autres, nous aident & comprendre ce que les
Rishis védiques entendaient par immortalité. Lorsque I'étre physique
est visité par la grandeur des plans infinis supérieurs et par la puis-
sance des grandes divinités régnant sur ces plans, il brise ses bar-
rieres, il souvre a la lumiére et est porté dans ce nouvel espace par
la conscience infinie, la mere Aditi et ses fils, les pouvoirs divins du
Déva supréme — alors, 'immortalité est atteinte.

Le Véda fait la distinction entre I'état de connaissance et I'état d’igno-
rance (cittim acittim cinavad vi vidvan), et il découvre les moyens de
surpasser 'ignorance. Préserver la pensée de la vérité dans tous les
fondements de notre étre, la diffusion de la vérité dans toutes les par-
ties de notre étre, et la naissance de I'activité de toutes les divinités,
voild la quintessence des moyens d’atteindre la connaissance, dont
découle 'immortalité.*

On peut trouver les graines des idées les plus caractéristiques de la
spiritualité indienne dans les Védas, mais pas dans leur pleine expres-
sion. Il y a, tout d’abord, I'idée de I'existence une, supra-cosmique,
1. Rig Véda IV. 2. 27
2. Rig Veda. 1.72,2
3. Rig Véda. 1.72.9,14
4. Voir aussi Rig Véda 1.68.1-3.



derri¢re I'individu et 'univers. Il y a ensuite 'idée du dieu unique,
qui se présente 2 nous sous différentes formes, noms, pouvoirs et
personnalités de sa divinité. Puis, il y a la distinction entre la connais-
sance et I'ignorance, la grande vérité d’une vie immortelle sopposant
a lexistence mortelle et mensongere. Quatriémement, il y a I'idée
d’une discipline pour le développement intérieur de 'homme, depuis
le physique en passant par le psychique vers le spirituel. Pour finir, il y
al'idée et 'expérience de la victoire sur la mort, le secret de 'immor-
talité. A travers cette histoire longue et ininterrompue de la tradition
Védique, ces idées sont restées constantes jusqu’a ce jour.

II1. LCage védique et les Upanishads:

la formation de I’ame spirituelle de I'Inde

Les débuts védiques furent des débuts ambitieux, et les résultats
purent se fixer grice 4 une efflorescence sublime et plus large. Ce sont
les Upanishads, qui ont toujours été reconnues, en Inde, comme la
culmination et la fin des Védas: le Védanta [véda+ anta: fin du Véda].
Alors que les Brahmanas se concentraient sur les rituels védiques, les
Upanishads ont renouvelé la vérité védique en I'extrayant de ses sym-
boles cryptiques, et en la revétant du langage — le plus élevé, le plus
direct et le plus puissant qui soit — de I'intuition et de I'expérience.
En effet, ce langage n'était pas chose de l'intellect, mais I'intellect
pouvait s'emparer de sa forme, le traduire dans ses propres termes,
plus abstraits, et le convertir en un point de départ pour une spécu-
lation philosophique plus large et plus profonde, et pour la longue
recherche de la vérité par la raison.

Les Upanishads sont des transcriptions d’expériences spirituelles les
plus profondes qui soient, et des documents de philosophie révéla-
trice et intuitive, d’'une lumiére, d’une puissance et d’une grandeur
inépuisables. Qu’ils soient écrits en vers ou en prose cadencée, ce sont
des poemes spirituels d’une inspiration sans faille, au phrasé inévi-
table et au rythme et a 'expression merveilleuse. Ce sont des hymnes
épiques de connaissance de soi, de connaissance du monde, et de
connaissance de Dieu. Limagerie des Upanishads s’est en grande par-
tie développée a partir de I'imagerie des Védas. Généralement, elle
préfere la clarté sans voile d’images directement illuminatrices, mais
elle a régulierement recours aux mémes symboles, d’'une maniére qui



se rapproche de l'esprit de 'ancien symbolisme. Les Upanishads ne
s'éloignent pas de 'esprit védique, elles en sont plutot la continuation
et le développement, et, dans une certaine mesure, une transforma-
tion qui 'agrandit. Elles explicitent, a 'aide d’expressions directes, ce
qui, dans le langage symbolique des Védas, se trouvait caché comme
un mystere et un secret. Lexplication du sommeil et des réves par
Ajatasatru ou les passages de I'Upanishad Prasna, sur I'étre vital et
sa mobilité, sont quelques exemples du symbolisme upanishadique.

Comme le Véda, les Upanishads sont Sruzi [shruti = ouie, ce quon
entend], car elles sont des révélations et des intuitions quapporte 'ex-
périence spirituelle. Les Upanishads sont reconnues comme étant la
source de nombreuses grandes philosophies et de religions qui ont
irrigué I'Inde. Elles ont enrichi esprit et la vie du peuple et ont gardé
vivante 'Ame de I'Inde a travers les siécles. Telle une fontaine nour-
riciere intarissable, elles n'ont jamais failli a leur mission d’offrir de
nouvelles illuminations. On dit méme que le bouddhisme était uni-
quement une reformulation d’un aspect de I'expérience upanisha-
dique, bien qu’il ait représenté un nouveau point de vue et fourni de
nouveaux termes de définition et de raisonnement. Méme dans les
pensées de Pythagore et Platon, il est possible de retrouver les idées des
Upanishads. On a constaté que le soufisme répétait I'enseignement
des Upanishads dans une autre langue. Méme certains des penseurs
modernes, aussi bien en Orient qu'en Occident, semblent absorber
les idées des Upanishads avec une réceptivité vibrante et intense. 1
n'est sans doute pas exagéré de dire qu’il n'y a guere d’idée philoso-
phique importante qui ne puisse trouver une autorité, une source ou
une indication dans ces anciens textes. On a également aflirmé que
les grandes généralisations de la science appliquent constamment a
la vérité de la nature physique des formules découvertes par les sages
upanishadiques, dans leur signification originelle et la plus large,
dans la vérité plus profonde de I'esprit.

Les Upanishads sont le Védanta, un livre de connaissance, non pas
une connaissance comprise comme simple pensée, mais comme Vvi-
sion de I'dme et compréhension spirituelle par une sorte d’identifica-
tion avec 'objet de la connaissance. A travers ce processus de connais-
sance par identité ou intuition, les voyants des Upanishads arriverent
facilement a voir que le Soi en nous ne fait qu'un avec le Soi universel
de toutes choses, et que ce Soi est le méme que Dieu ou Brahman,



Merci d’avoir lu 'apercu de ce livre.
Nous espérons sincerement que vous
avez apprécié. Retrouvez-nous sur :

https://www.discoverypublisher.com/fr




Discovery
Publisher

Discovery Publisher is a multimedia publisher
whose mission is to inspire and support personal
transformation, spiritual growth and awakening.
We strive with every title to preserve the essential
wisdom of the author, spiritual teacher, thinker,

healer, and visionary artist.



e livre est destiné a la fois 4 ceux qui ont déja une bonne

connaissance de la culture indienne, et & ceux qui sont

fascinés par ses aspects extérieurs, mais trouvent difficile

d’y pénétrer. Et peut-étre ici «comprendre» n'est pas
si important que d’arriver a avoir une perception intérieure des
immensités de cet univers et des vérités sur lesquelles il repose.
Aucune autre philosophie, aucune autre religion n'a dessiné en si
grand dérail, sur la base d’expériences documentées, la cartographie
de la réalité invisible qui sous-tend I'existence du monde. Car, comme
le dit Sri Aurobindo, I'Inde a vu «que I'étre humain n’est conscient
que d’une petite partie de lui-méme, que toujours I'invisible entoure
le visible, le suprasensible le sensible, de méme que I'infini entoure
toujours le fini.»

Clest a une exploration de ces mondes que nous invite Kireet Joshi
dans ce livre: «[...] En fait, Sri Aurobindo eut d’abord l'expérience de
ces pouvoirs de conscience les plus hauts, et ensuite, il trouva dans le Véda
les explications. Il est dit dans le Véda que seul le voyant peut comprenere
les mots du voyant. C'est lexpression védigque : ninya vachamsi, les mots
secrets, kavaye nivachana, sont révélés seulement au kavi, au poéte, au
voyant. Cela a été confirmé dans son cas: le sens secret du Véda a été
révélé seulement au voyant, cest-a-dire a Sri Aurobindo. »

ISBN 978-1-78894-5L7-7

20000
Publisher ‘ |
9 '781788"945677

never been before - never seen before

New York ¢ Paris * Dublin * Tokyo * Hong Kong
discoverypublishericom

Photographie du timbre : artandindia



